ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

PERGESERAN TRADISI MEGENGAN DI KECAMATAN TRIMURJO

Mahmudi

Sekolah Tinggi [lmu Pendidikan Kumala Lampung Metro
Email: mahmudi.m.pd.i@gmail.com

Abstrak

Studi kualitatif ini menggunakan metode fenomenologis. Ini melihat pergeseran tradisi
megengan di Notoharjo Trimurjo, terutama di tiga desa: Notoharjo, Untoro, dan Purwoadi.
Sebagai permulaan, tradisi megengan hanya dilakukan pada sepuluh hari terakhir bulan
Sya'ban atau Ruwah. Dalam beberapa tahun terakhir, tradisi megengan telah berubah dalam
berbagai bentuk dan cara, seperti yang terlihat pada tradisi megengan di Trimurjo Lampung
Tengah. Kedua, tradisi telah berubah dalam hal waktu, tempat, volume, dan kunjungan

pemakaman.
Kata kunci: Slametan, Megengan, Tradisi Peringkali, Jawa

A. Pendahuluan
Dalam Islam, delapan bulan disebut sebagai bulan suci: Muharram (Suro), Shafar

(Sapar), Rabi'ul Awwal (Mulud), Rajab (Rejeb), Sya'ban (Ruwah), Ramadhan (Poso),
Dzulga'idah (Selo), dan Dzulhijjah (Besar). Orang Islam, terutama orang Islam Indonesia
(Jawa), melakukan banyak ritual atau perayaan untuk memperingatinya selama delapan
bulan tersebut. Ini karena delapan bulan tersebut sangat penting sehingga perlu
diperingati. Identitas sebagai Muslim diekspresikan melalui peringatan atau perayaan.
Fakta bahwa bulan-bulan tersebut memiliki arti yang signifikan lebih banyak ditemukan
dalam sejarah Islam daripada dalam kitab suci. Secara umum, peringatan atau
perayaannya terdiri dari satu atau lebih elemen, seperti berpuasa, berdoa, shalat sunnah,
membaca al-Qur'an, membaca kisah atau biografi orang Muslim tentang bulan-bulan
yang mulia, belajar, dan menghidangkan makanan atau barang lain sebagai tanda

perayaannya. :
Clifford Geertz menggambarkan agama sebagai sistem simbol yang berlaku dalam
masyarakat. Mempunyai makna, simbol-simbol ini menggambarkan hal-hal yang terjadi

di kehidupan mereka.” Akibatnya, Geertz lebih menekankan dimensi budaya daripada
dimensi agama karena agama dianggap sebagai komponen budaya. Jadi, sebenarnya,
simbol-simbol itu sering memiliki arti penting (urgen) dalam kehidupan masyarakat Islam
Jawa, dan bahkan di sinilah nilai kepuasan seseorang dalam melakukan ritual
keagamaannya.

Dalam kehidupan sehari-hari, agama dan budaya kadang-kadang sulit dibedakan.
Agama seringkali memengaruhi orang-orang yang menganutnya dalam bersikap,
bertingkah laku, bahkan cara mereka berpikir untuk menyelesaikan masalah yang

! Muhaimin, Islam dalam Bingkai Budaya Lokal Potret dari Cirebon, (Jakarta: PT. Logos Wacana Ilmu, 2001),
hal. 173.
2 Clifford Geertz, Kebudayaan dan Agama, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), hal. 5.

37



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

kadang-kadang kurang melihat budaya-budaya masyarakat yang sudah ada. Perilaku
seperti ini dapat dilihat pada kebanyakan masyarakat khususnya di kecamatan Trimurjo,
mereka melakukan sebuah tradisi megengan yang dilakukan pada akhir bulan
Sya’ban (Ruwah) oleh kebanyakan para penduduk.

Sangat menarik untuk mempelajari tradisi megengan ini karena, di era modern saat
ini, ketika perubahan dan perkembangan ilmu pengetahuan semakin maju, upacara atau
tradisi megengan masih dipegang teguh dan masih berlangsung. Selain itu, gerakan yang
dilakukan oleh kelompok keagamaan, seperti Muhammadiyah, yang awalnya bertujuan
untuk memurnikan Islam, tidak berhasil mempengaruhi upacara adat masyarakat yang
mereka anggap sebagai bid'ah, dan mungkin ada beberapa orang yang mengikutinya.

Sebaliknya, banyak intelektual yang tinggal di Trimurjo tidak dapat berinteraksi atau
mempengaruhi budaya lokal. Di sisi lain, ada perubahan yang terjadi, tetapi tidak
signifikan dalam hal kebiasaan budaya yang membentuk agama lokal.

Beberapa pertanyaan mendasar yang menarik dan penting untuk dibahas secara lebih
mendalam muncul sebagai akibat dari fenomena tersebut. Ini termasuk cara tradisi
megengan dijalankan dan perubahan atau pergeseran yang terjadi selama prosesnya. Studi
ini berfokus pada bagaimana tradisi megengan dilaksanakan di Desa Notoharjo, Untoro,
dan Purwoadi. Bagaimana pelaksanaan megengan di Desa Notoharjo, Untoro, dan
Purwoadi berubah?

B. Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan

fenomenologi. Penelitian ini mengkaji tentang pergeseran tradisi megengan di
Kecamatan Trimurjo . Secara khusus penelitian ini dilakukan di tiga desa yaitu Desa Desa
Notoharjo, Untoro, dan Purwoadi. Dalam penelitian ini, data- data yang diperlukan

4
dikumpulkan melalui dokumentasi, observasi dan wawancara kepada tokoh, kepala warga
dan warga sendiri yang melakukan tradisi megengan. Selanjutnya, data tersebut kemudian
dianalisis secara kritis dan mendalam, dan dengan menggunakan berbagai literatur yang
relevan.

C. Kerangka Teori

Berdasarkan dua masalah pokok yang diteliti dalam penelitian ini, maka ada beberapa
teori (kerangka teori) yang digunakan, antara lain teori Cliffort Geertz, Daniel L. Pals,
Mark R. Woodward, Andrew Beatty, Koentjoroningrat, dan Parsudi Suparlan. Menurut
Clifford Geertz agama merupakan sebuah sistem simbol-simbol yang berlaku dalam
masyarakat. Simbol-simbol ini mempunyai makna yang diwujudkan kedalam bentuk
ekspresirealitas hidupnya. Oleh karenaitu Geertz lebih menekankanpadabudaya daridimensi

3 Pendekatan fenomenologisberusahamemahamiarti peristiwadankaitan-kaitannyaterhadap orang-orang biasa

dalam situasi-situasi tertentu. Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,

1998), hal. 9; lihat juga Peter Connolly (ed.) Approaches to the Study of Religion, terj. Imam Khoiri, Aneka
Pendekatan Studi Agama, (Yogyakarta: LKiS,2002), hal. 105 dst.

# Catherine Dawson, Practical Research Methods, (Oxford United Kingdom: How to Books Ltd., 2002), hal. 27-

29.

38



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

agama. Dalam hal ini agama dianggap sebagai bagian dari budaya. Kebudayaan adalah
sebuah pola makna-makna (a pattern of meanings) atau ide-ide yang termuat dalam simbol-
simbol yang dengannya masyarakat menjalani pengetahuan mereka tentang kehidupan dan

mengekspresikan kesadaran mereka melalui simbol-simbol itu.” Salah satu dari sekian banyak
simbol keagamaan yang dipraktekkan masyarakat Islam Jawa adalah slametan megengan.
Mark R. Woodward mengemukakan bahwa agama Jawa baik dalam bentuk populer
maupun mistik, pada dasarnya adalah adaptasi sufisme dan oleh karena itu merupakan

bentuk (atau bentuk-bentuk) lokal Islam.’ Dalam pandangan Andrew Beatty, slametan
adalah sebuah contoh ekstrim dari apa yang barangkali disebut “ambiguitas yang teratur”.
Selanjutnya, slametan beruntung karena luar biasa eksplisit dimana unsur-unsur multivokalnya
tidak semata-mata tindakan atau simbol-simbol material melainkan kata-kata, yakni kata-

kata yang hanya akan bermakna apabila diucapkan selama upacara.7

Demikian juga dalam konsepsi Koentjoroningrat, bahwa kebudayaan diartikan sebagai
wujudnya, yang mencakup keseluruhan dari gagasan, kelakuan, dan hasil kelakuan. Wujud
kebudayaan ini dilakukan dengan mengacu pada kerangka konsep unsur-unsur budaya

universal yang menghasilkan taksonomi kebudayaan.8 Sedangkan dalam pandangan Suparlan,
kebudayaan adalah pedoman bagi kehidupan masyarakat yang diyakini kebenarannya oleh

masyarakat ‘[ersebut.9 Slametan, sebagai bagian dari adat muslim, dilakukan oleh semua
lapisan masyarakat, baik yang taat maupun tidak, orang berpangkat tinggi maupun biasa,
dan orang kaya maupun miskin.

Sedekah dan doa adalah inti dari slametan ini. Oleh karena itu, adat ini pada
dasarnya bersifat Islami, dan sumbernya dapat ditemukan secara eksplisit maupun
implisit dalam al-Qur'an dan Hadits. Selain itu, agama Islam memerintahkan pengikutnya
untuk bersedekah dan berdoa setiap saat, terlepas dari situasi yang tidak penting atau
tugas teknis.

Masyarakat Trimurjo tampaknya berpendapat bahwa kehidupan berkembang melalui
tahapan-tahapan: pra-kelahiran, saat kelahiran, pasca-kelahiran, kematian, dan pasca-
kematian. Mereka juga percaya bahwa ada sub-tahap dalam tiap tahap. Karena tahap-
tahap tersebut kritis dan riskan, masyarakat Purbolinggo melihat perjalanan melaluinya
sebagai tahap yang penting. Diharapkan transisi dari satu tahap ke tahap berikutnya
berjalan lancar dan selamat. Karena semua tahap berada di luar kemampuan manusia,
mereka sayangnya tidak memiliki kemampuan untuk melakukan banyak hal. Slametan
dilakukan untuk merayakan keberhasilan atau agar segalanya berjalan dengan selamat.

> Daniel L. Pals, Seven Theories of Religion, there. Inyiak Ridwan Muzir, Dekonstruksi Kebenaran Kritik
Tujuh Teori Agama, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2001), hal. 386.

¢ MarkR. Woodward, “The Slametan: TextualKnowledgeand Ritual Performance in Central Javanese Islam”, dalam
History of Religions, (1988).

7 Andrew Beatty, Variasi Agama di Jawa: Suatu Pendekatan Antropologi, terj. Achmad Fedyani Saefuddin, (Jakarta: PT.
RajaGrafindo Persada, 2001), hal. 38.

8 Koentjoroningrat, Ilmu Antropologi, (Jakarta: Bharata, 1988). Hal .54.

® Parsudi Suparlan, “Penelitian Agama Islam: Tinjauan Disiplin Antropologi”, dalam Mastuhu dan M. Deden Ridwan,
Tradisi Baru Penelitian Agama Islam: Tinjauan Antar-Disiplin [Imu,(Bandung: Penerbit Nuansa bekerjasama dengan
Pusjarlit, 1998), hal. 111.

39



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

Kata ‘slamet’ dipinjam dari kata Arab salamah (jamak: salamat) yang berarti damai
dan selamat. Padanannya yang bersinonim penuh adalah kajatan, syukuran, tasyakuran dan
sedekah. Masing-masing dari kata tersebut juga meminjam istilah Arab yaitu hajah (jamak:
hajat) yang berarti ‘keperluan’, syukr yang berarti ‘terima kasih’, fasyakur berarti
‘pernyataan terima kasih’, dan shadaqah yang berarti ‘memberi sedekah atau sesuatu

baik harta ataupun benda kepada orang lain’. 10

Di Purbolinggo, istilah kajatan, yang semula berarti memiliki kajat (hajat,
keperluan) biasanya diacu untuk menggambarkan pelaksanaan yang serupa dengan
slametan. Kajatan juga memiliki konotasi penting atau hal yang menggembirakan. Lebih
khusus lagi, kajatan menggambarkan harapan akan kesehatan menyusul suatu perhelatan,
seperti khitanan atau pernikahan. Lebih khusus lagi, istilah kajatan/ kajat ini dipakai
untuk persembahan dalam setiap acara slametan, yaitu ngajatna (mempersembahkan).

Syukuran atau tasyakuran adalah perayaan besar atau kecil yang dimaksudkan untuk
menunjukkan rasa terima kasih (kepada Allah) atau terima kasih karena sesuatu (apapun
bentuknya) telah berjalan dengan selamat dan lancar, seperti keluar dari kesulitan,
sembuh dari penyakit, mendapatkan keberhasilan atau keuntungan, dan sebagainya.
Sedangkan sedekah berarti melakukan sesuatu. Kata ini juga mempunyai arti dan konotasi
yang sama dengan slametan. Dalam berbagai konteks, sedekah, kajatan, slametan, dan
sedekahan dapat dipertukarkan. Intinya adalah mengharapkan orang lain untuk berdoa
kepada Allah untuk menyelamatkan orang yang sakit. Sebagai imbalan, tuan rumah harus

menyediakan makanan untuk slametan, untuk dibawa pulang, atau keduanya.

Jadi ada makna timbal balik dalam penyelenggaraan slametan ini. Yaitu hadiah (berupa
shalawat atau doa) dan hadiah yang didapat berupa hidangan atau makanan (berkat); atau

mungkin sebaliknya makanan sebagai pemberian dan doa sebagai hadiah.""

Makna yang pertama terjadi jika tuan rumah (shahib al-hajah) mengundang para
tetangga dan kerabat untuk menghadiri acara doa bersama. Setelah itu hidangan disajikan,
baik dengan atau tanpa berkat. Bagi mereka yang tidak hadir karena alasan tertentu,
makanan atau berkat dikirimkan ke rumah mereka atau dititipkan para undangan yang
berdekatan rumahnya di tempat tersebut, hal ini dikenal dengan istilah bandulan.

Makna yang kedua terjadi jika shahib al-hajah tidak membuat undangan, dia cukup
menyuruh seseorang baik kerabat atau tetangganya untuk dimintai tolong membawakan
makanan (sedekah atau derma) langsung ke alamat penerima (tetangga dan kerabat).
Cara penyajian makanan sudah dikemas sedemikian rupa dan mengandung pesan simbolis
tentang tujuan dan jenis slametan yang diadakan dan secara tidak langsung menyampaikan
maksud si pengirim.

Sedangkan ziarah, artinya berkunjung ke sebuah tempat suci dengan cara tertentu.
Kata ziarah dipinjam dari bahasa Arab ziyara yang artinya ‘kunjungan’. Kata ini pada
dasarnya dapat diterapkan untuk segala bentuk kunjungan ke semua obyek, baik berupa
tempat maupun orang. Namun, sebagai istilah lokal, ziarah merujuk kepada kunjungan

10 Muhaimin, Islam..., hal. 199.
1 Ibid., hal. 200.

40



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

resmi kepada orang terkemuka (seperti kiai) atau ke sebuah tempat suci (makam atau
peninggalan kramat wali atau orang suci) yang mengisyaratkan untuk mendapatkan

barakah (ngalap berkah). . Kunjungan kepada kiai yang sudah meninggal juga
dilakukan, tetapi itu hanyalah cara biasa untuk menghormati mereka. Yang dibicarakan di
sini adalah ziarah ke makam (tempat sakral), yang biasanya dilakukan pada bulan Ruwah.

Di kalangan (santri) Nahdlatul Ulama (NU), sudah menjadi pemandangan umum
bahwa ziarah ini dilakukan pada hari Kamis sore atau Jum’at pagi. Ketika mereka ada di
rumah, maka makam ibu-bapak dan keluarganya yang diziarahi. Ritual yang dikerjakan
sangat tergantung pada diri individu itu sendiri. Bagi yang peka terhadap lingkungan, maka
sebelum kirim doa terlebih dahulu membersihkan lingkungan dari sampah dedaunan atau
rerumputan. Atau mengganti bunga-bunga yang sudah kering di atas makam. Setelah itu,

baru membaca al-Qur’an, kalimat thayyibah, atau membaca surat Yasin.13 Secara lebih
khusus, ziarah ini dilaksanakan pada bulan Ruwah (Sya’ban) menjelang Ramadhan dan
bulan Ramadhan menjelang Syawal. Dalam pelaksanaannya tidak ada batasan yang
mengikat, semua dilakukan dengan ikhlas, kemudian diakhiri dengan doa kepada Allah
Swt. Dalam doa ini biasanya mereka mendoakan orang tua dan keluarga serta
leluhurnya, orang-orang yang dihormatinya (kiai/guru), diri sendiri dan semua umat
Islam tanpa terkecuali.

Berdasarkan beberapa hipotesis, penelitian ini menduga bahwa slametan yang
dimaksud adalah slametan dalam bentuk megengan, yang hanya dilakukan selama
sepuluh hari terakhir bulan Sya'ban atau Ruwah. Tradisi megengan adalah salah satu
ritual dan kebiasaan yang dilakukan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan
fisik dan mental untuk menghadapi dan menjalankan puasa di bulan Ramadhan. Mereka
juga melakukan ini untuk mendoakan atau mendoakan para leluhur yang telah meninggal.

D. Megengan: antara Tradisi Lokal dan Tradisi Islam

Kebanyakan antropolog yang mempelajari masyarakat Jawa sependapat bahwa slametan

. 14 .. . .
adalah jantungnya agama Jawa. Dalam hal ini Geertz memulai uraiannya dengan
mengatakan bahwa “di pusat keseluruhan sistem agama Jawa, terdapatlah suatu ritus yang

. . . . 15
sederhana, formal, jauh dari keramaian dan dramatis: itulah slametan”.  Geertz
meneruskan uraian garis besar unsur-unsur yang esensial bagi slametan apa saja, apakah

16
slametan untuk panenan, sunatan atau perayaan Islam. Dalam kebanyakan kasus, tuan
rumah menyampaikan sambutan kepada para tamu dalam bahasa Jawa halus,
menjelaskan tujuan acara, dan para tamu membaca doa dalam bahasa Arab. Setelah itu,

12 Ibid., hal. 252.
13 Munawir Abdul Fattah, Tradisi Orang-orang NU, (Y ogyakarta: Pustaka Pesantren, 2006), hal. 146-148.
4 Andrew Beatty, Variasi Agama..., hal. 39.

15 Clifford Geertz, The Religion of Java, (Toronto Ontario: The Free Press, Paper Black, The Macmillan Company,

1960), hal. 11.
16 Ibid., hal. 11-15 & 40-41.

41



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

makanan dibagikan dan hanya dimakan sebagian, dan sisa dibawa pulang. Secara khusus,
para undangan acara mendoakan nenek moyang tuan rumah, para nabi Islam, dan orang
lain.

Apakah slametan, dalam bentuk ini benar-benar berada di pusat keseluruhan sistem
agama Jawa, apakah memang ada keseluruhan sistem agama Jawa itu dalam kenyataan.
Dalam setiap uraiannya Geertz mengaburkan isu tersebut dengan menempatkan
deskripsinya dalam satu bagian mengenai kepercayaan petani akan makhluk halus, salah
satu dari tiga varian dalam sistem totalnya.

Hal senada juga diungkapkan oleh Andrew Beatty bahwa dia tidak dapat
menemukan seorang pun yang menganggap slametan adalah ritus Islami. Meski slametan
mengandung unsur-unsur Islam, kebanyakan orang menganggap bahwa slametan sangat
berciri Jawa dan pra Islam atau bahkan diilhami oleh Hindu. Konsep- konsep Islamdisesuaikan
dan dalam hal tertentu diberi pengertian yang sepenuhnya berbeda dari yang dikenal oleh
Muslim, atau mungkin juga dikosongkan dari muatan Islam tertentu dengan mengubah

pengertiannya menjadi simbol-simbol universal.17

Mark Woodward mengemukakan bahwa agama Jawa baik dalam bentuk popular maupun
mistik, pada dasarnya adalah adaptasi sufisme dan oleh karena itu merupakan bentuk
(atau bentuk-bentuk) lokal Islam. Dengan demikian dikotomi kejawen dan santri merujuk
pada pembagian dalam Islam. Menurut Woorward, mistisisme priyayi lebih banyak
berhutang pada teosofi Ibn ‘Arabi daripada agama India Jawa pra Islam; dan pujian-
pujian atas para nabi dan slametan yang dipraktekkan oleh petani Jawa disejajarkan
dengan Islam popular dimana pun, di Asia dan Asia Tenggara. Oleh karenanya, skala variasi
kebudayaan bukanlah salah satu derajat Islamisasi, melainkan penekanan pada aspek-aspek
yang berbeda dari Islam. Jadi menurut Woodward seperti halnya sebagian ahli lain,
memandang agama Jawa sebagai satu agama, namun faktor yang menyatukan adalah Islam,

dan bukan Jawa seperti dikemukakan Geertz. a

Pengakuan kembali agama Jawa sebagai Islam adalah suatu hal yang patut
didukung, sekurang-kurangnya sebagai penyeimbang anggapan yang selama ini, dan
sebagai tanda berkembangnya gerakan dalam kajian Asia Teng gara belakangan ini
untuk meluruskan penyimpangan ilmiah karena sikap liberal yang antipati terhadap
Islam. Selanjutnya menurut Woodward, (1) slametan adalah produk interpretasi teks-
teks Islam dan mode tindakan ritual yang diketahui dan disepakati bersama oleh
masyarakat Muslim (bukan Jawa) yang lebih luas; dan (2) slametan sekurang-
kurangnya di Jawa Tengah tidak secara khusus atau bahkan pada dasarnya bukan ritus
pedesaan melainkan menggunakan model pemujaan kerajaan, dalam hal ini kraton
Yogyakarta yang dilihatnya sebagai inspirasi Sufi. Dengan kata lain, bentuk dan makna
slametan berakar dari Islam tekstual sebagaimana diinterpretasi dalam pemujaan
negara. Skripturalis ini, pandangan atas-bawah terhadap ritual pedesaan berlawanan
dengan Geertz yang berpandangan bahwa slametan (“ritual inti” dalam agama Jawa)
berakar dalam tradisi pedesaan yang animis.

17 Andrew Beatty, Variasi Agama..., hal. 67.
18 Ibid., hal. 41.

42



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

Ada sebuah cara yang dipandang terbaik untuk mengetahui kemurnian nafas Islami
adat dalam ritual, yaitu dengan mengamati perayaan hari besar atau bulan suci Islam.
Kesulitannya adalah menelusuri secara historis kapan ritual perayaan semacam ini mulai
dilakukan. Menurut Rippin, ritual semacam perayaan maulid Nabi Muhammad Saw.

misalnya, dimulai pada abad 13 M. Namun, al-Qur'an dan Hadits secara eksplisit
berakar pada perayaan hari-hari besar lainnya, yang menunjukkan bahwa upacara maulid
dilakukan ketika Nabi masih hidup. Oleh karena itu, lebih penting untuk menekankan
cara perayaan (tradisi) megengan itu dilakukan daripada bagaimana asal-usulnya,
meskipun hal ini jelas penting untuk diingat.

Dalam tradisi masyarakat Islam Jawa, slametan megengan dilakukan untuk
menyambut bulan Ramadhan. Ini dilakukan pada bulan Sya'ban atau Ruwah, sekitar 20
hingga 29 hari sebelum bulan Ramadhan. Semua masyarakat di daerah setempat, dalam
wilayah RT atau RW, biasanya mengikuti tradisi megengan ini. Mereka percaya bahwa
ini adalah cara untuk mengabdikan diri kepada agama yang mereka anut.

Pada kenyataannya, tradisi megengan adalah salah satu ritual dan tradisi yang
dilakukan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan lahir dan batin untuk
menghadapi dan melaksanakan puasa selama bulan Ramadhan, serta untuk mendoakan
atau mendoakan para leluhur yang telah meninggal. Menurut Bapak Yasmarudin, bahwa:

Tradisi megengan ini merupakan tradisi Islam, karena tradisi ini dilakukan dalam
rangka menyambut datangnya bulan suci Ramadhan. Dalam megengan ini, umat Islam
(masyarakat yang melaksanakan megengan) mengharap kepada Allah agar diberi
kekuatan lahir dan batin dalam melaksanakan puasa Ramadhan. Selain itu, dalam

megengan ini juga mengirim doa kepada leluhur yang telah meninggal dunia.”
Tradisi megengan di masyarakat Notoharjo biasanya dilakukan di rumah masing-
masing warga, dari satu rumah ke rumah yang lain dan dalam waktu sekitar 9 sampai 10 hari,
dan bahkan kadang-kadang dalam satu hari tradisi ini dilakukan di puluhan rumah warga.
Dalam tradisi megengan ini terdapat ambengan atau sedekah, yaitu nasi beserta lauk
pauknya, antara lain kefan (jadah), apem, kacang, tahu tempe, telur, ayam, dan serundeng.
Pada pelaksanaannya, seorang warga yang akan melaksanakan megengan
mengundang tetangga-tetangga sekitar pada waktu yang telah ditentukan. Setelah para
undangan datang, kemudian ritualnya membaca kalimat thayyibah yaitu surat al-Fatihah, al-
Ikhlas, al-Falaq dan al-Nas, lalu dilanjutkan ayat Kursi dan doa yang dipimpin oleh sesepuh
atau senior (tokoh) warga setempat. Biasanya sebelum kalimat thayyibah diucapkan, tokoh
yang memimpin ritual tradisi ini menyampaikan pembukaan (mugaddimah atau
ngajatna dalam bahasa Jawa) yang mengantarkan atas hajat yang akan dilaksanakan.
Namun seiring dengan perjalanan waktu dan perubahan serta perkembangan
penduduk, dalam melaksanakan megengan ini ada beberapa warga yang diantaranya sudah
tidak memegang teguh pendirian para nenek moyangnya (leluhurnya). Terbukti
dengan beberapa macam ambengan atau menu yang tidak lengkap sebagaimana tradisi

19 A. Rippin, Muslims: Their Religious Beliefs and Practices, vol. 1, (London: Routledge, 1990), hal. 98.

20 Hasil wawancara dengan Bapak Yasmarudin pada tanggal 23 Desember 2025.

43



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

sebelumnya yang dilakukan oleh leluhurnya. Hal ini bisa dilihat pada tradisi megengan yang
dilaksanakan di desa Notoharjo. Sebagaimana yang diinformasikan oleh Yasmarudin
Sesepuh desa bahwa:
Ada sebagian kecil dari masyarakat lingkungan sini yang melaksanakan
megengan, tetapi sudah tidak seperti para pendahulunya, misalnya ambengan (berkat)
yang disajikan dan diberikan kepada undangan, lauk pauknya ada yang tidak sama,

berbeda.21

Warga Notoharjo, khususnya, tidak melihat masalah atau konsekuensi negatif yang
akan terjadi jika mereka tidak melakukan tradisi megengan ini. Orang yang tidak
melakukan megengan tidak akan mengalami bencana, musibah, atau dosa lainnya.
Namun, karena tradisi megengan telah ada sejak lama dan dianggap baik dan tidak
bertentangan dengan hukum Islam, tradisi ini tetap dipegang teguh dan dilakukan setiap
tahun.

Masyarakat Muslim seperti itu, yang masih bertingkah laku seperti tradisi jawa kuno
atau tradisi Hindu-Budha menurut Koentjoroningrat dianggap sebagai masyarakat

yang masih setia pada the Javanese religion (agama Jawa).22 Sedangkan menurut Cliffort

Geertz disebut abangan yang dihubungkan dengan sinkritisme.” Tradisi megengan ini
pada kenyataannya tidak hanya dilaksanakan di Kabupaten Lampung Tengah saja,
tetapi di kabupaten-kabupaten lainnya juga ada dan masih tetap melaksanakan tradisi
megengan. Dan secara khusus pada umumnya mereka yang melakukan tradisi megengan ini
adalah kaum nahdliyyin (warga Nahdlatul Ulama). Selanjutnya, dalam rentetan tradisi
megengan ini juga tidak bisa dipisahkan dengan tradisi ruwahan, sebuah tradisi yang
secara khusus dilakukan dengan berziarah kubur. Sebagaimana dipahami bahwa
ruwahan diadakan dalam rangka memperingati Ruwah, bulan kedelapan kalender Jawa yang
bertepatan dengan bulan Sya’ban, bulan kedelapan dalam kalender Islam. Dalam
pandangan orang Jawa, Ruwah mungkin berasal dari kata Arab, ruh (jamak: arwah)
yang berarti jiwa. Menurut tradisi setempat pada malam tanggal 15, pertengahan bulan
Ruwah (nisfu Sya’ban), pohon kehidupan yang pada daunnya tertulis nama-nama
manusia bergoyang. Jika daun gugur, ini berarti orang yang namanya tertera di daun tersebut

akan mati pada tahun mendatang.24 Tidaklah mengherankan jika sejumlah orang
menggunakan hari tersebut untuk mengenang yang mati atau berziarah.”

Sesuai dengan tradisi ini, sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Tirmidzi
menyatakan bahwa pada malam nisfu (pertengahan) bulan Sya’ban, Allah turun ke surga

2! Hasil wawancara dengan Bapak Yasmarudin pada tanggal 09 Desember 2025.

22 K oentjoroningrat, Kebudayaan Jawa, (Jakarta: P.N. Balai Pustaka, 1984), hal. 310.
2 Clifford Geertz, Mojokuto, (Jakarta: Grafitipress, 1986), hal. 103.

24 A. Ahmad Qadhi, Nur Muhammad, Menyingkap Asal-usul Kejadian Makhluk, (Bandung: Al-Husaini, 1992), hal.

33.

25 Tradisi berziarah disebut dalam riwayat Muslim, Abu Dawud dan Tirmidzi dari Abu Hurairah ra., yang
mengatakan bahwa Nabi menganjurkan ziarah kubur (tidak hanya pada bulan Sya’ban) karena mengingatkan
peziarah akan kehidupan setelah mati.

44



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

yang paling rendah dan mengunjungi makhluk hidup untuk memberikan ampunan-Nya.
Sebagai perbandingan, salah satu sumber sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, ada orang
Cirebon yang mengatakan bahwa dengan bulan panen pangapura (saat menuai ampunan) dan
karenanya ini merupakan saat yang paling baik bagi mereka yang ingin bertaubat. Setelah shalat
maghrib pada hari ke-15 bulan tersebut (15 Ruwah/ nisfu sya ’ban) orang-orang membaca surah
Yasin tiga kali dan berpuasa di hari tersebut (tanggal 15 siang). Bagi kebanyakan penduduk desa,
Ruwah dikenal sebagai bulan untuk dedonga (berdoa) dan ngunjung (bersilaturrahmi).
Dipimpin oleh Kepala Desa dan para sesepuh, mereka berziarah ke makam-makam leluhur.
Hal demikian juga terjadi di Kecamtan Trimurjo walaupun pada kenyataannya terdapat
beberapa praktek yang berbeda, misalnya dalam pelaksanaan ziarah kubur tidak secara
bersama-sama yang dipimpin oleh Kepala Desa, melainkan dilaksanakan secara individual.
Hal demikian juga bisa diperhatikan dalam tradisi daerah lain seperti di Lampung Tengah
misalnya.
Ada sebuah pendapat yang mengatakan bahwa tidak ada kejelasan mengapa bulan

Ruwah yang dipilih untuk melakukan ritual ini. Akan tetapi yang jelas, ritual ini sudah
berjalan bertahun-tahun bahkan bisa jadi ratusan tahun yang kemudian menjadi tradisi,
dan mereka merasa tidak memiliki alasan untuk mengubah atau menghilangkan tradisi ini
karena tidak ada salahnya.

Pendapat lain mengatakan bahwa pemilihan pertengahan Ruwah untuk berziarah
bersumber dari berbagai tradisi Nabi. Salah satu tradisi ini didasarkan pada kisah yang
menceritakan bahwa pada nisfu sya ’ban Nabi dengan diam-diam pergi ke Baqi (kompleks
makam di Madinah) dan berdoa di sana hingga meneteskan air mata. Ali, sahabat sekaligus
menantunya, yang mengikuti secara diam-diam melihat dari jauh apa yang diperbuat
Nabi. Melihat Nabi menangis, shahabat Ali lalu menghampiri dan bertanya apa sebabnya.
Nabi menjelaskan bahwa hari ini adalah malam pengampunan dosa (lailah al-bara’ah)
dan beliau berdoa untuk pengampunan Allah bagi nenek moyangnya dan atas dosa kaum
mukmin. Hal ini menunjukkan bahwa Islam pun, dengan caranya tersendiri memiliki
bentuk pemujaan terhadap leluhur.

E. Pergeseran Pelaksanaan Megengan

Adabeberapatradisi atau tata cara yang terdapat dalam masyarakat Jawa dalam menghormati
leluhur atau nenek moyangnya. Semua itu berhubungan dengan peristiwa selamatan
setelah kematian. Megengan adalah salah satu bentuk tradisi yang dilaksanakan dalam
rangka pengagungan terhadap leluhur (kirim doa) dan menghormati datangnya bulan
Ramadhan. Tradisi megengan ini ada kemungkinan tidak hanya terdapat pada masyarakat
Jawa, tetapi juga terdapat pada masyarakat luar Jawa, walaupun mungkin dalam sebutan
dan bentuk yang berbeda. Menurut Rachmat Subagya, tradisi penghormatan para
leluhurnya walaupun Islam telah dipeluk sebagai agamanya, namun mereka masih

. .. 26

tetap memelihara tradisi penghormatan para leluhurnya atau nenek moyangnya.
Megengan merupakan bagian dari selamatan (slametan). Selamatan adalah upacara
pokok dari unsur ritus agama Jawa. Selamatan juga sebuah simbol mistik sosial yang

26 Rachmat Subagya, Agama Asli Indonesia, (Jakarta: Sinar Harapan dan Yayasan Cipta Loka Caraka, 1981), hal.
196.

45



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

dalam pelaksanaannya biasanya dilakukan di rumah dengan dihadiri oleh anggota
keluarga, teman-teman kerja, kerabat-kerabat yang tinggal di kota (tetangga-tetangga

sekitar) yang dipimpin oleh seorang Modin.”’ Modin, dalam hal ini akan memimpin acara
jika kebetulan pada waktu itu hadir, akan tetapi jika tidak ada maka seorang yang senior
atau lebih ahli yang ditunjuk untuk memimpin acara (slametan).

Kata-kata pertama yang diucapkan pembicara adalah salam berbahasa Arab yang
diarahkan kepada para tamu, kemudian dilanjutkan dengan bahasa Jawa halus (krama).
Pembicara kemudian mengidentifikasi peranannya sendiri sebagai wakil dari tuan rumah
(shahib al-hajah) untuk kemudian menyampaikan keinginan- keinginan (niat) tuan
rumah atas penyelenggaraan acara tersebut. Pada umumnya, pembicara ini juga
mengidentifikasi semua ambengan yang dikeluarkan oleh tuan rumah sampai sedetail-
detailnya sekaligus dengan maksud-maksud simbolik. Setiap unsur dipersembahkan secara
individual atas nama tuan rumah, dan setiap kalimat persembahan (ngajatna) disambut oleh
paratamu undangan dengan ucapan inggih (ya) secara bersama-sama.

Pada waktu dulu, pelaksanaan megengan ini hanya cukup sehari saja. Semua
masyarakat yang akan megengan mempersiapkan segala sesuatunya pada hari itu juga.
Sehingga warga atau tetangga yang diundang dalam acara ini tidak henti- hentinya
melaksanakan/membacakan doa dari satu rumah ke rumah warga yang lain, dari sore
sampai larut malam baru selesai. Kalau dalam satu lingkungan (RT/ RW) ada 30 keluarga,
maka pada hari itu juga mereka melaksanakan megengan, dan 30 rumah itu yang harus
diselesaikan dalam sehari (antarajam 2 sore sampai 12 malam).

Hal ini sebagaimana yang dinyatakan Bapak Romziatni bahwa:

Pada waktu dulu megengan itu tidak seperti sekarang ini, kalau dulu
dilaksanakan hanya satu hari, dimana semua warga/tetangga yang diundang saling
bertandang dari rumah yang satu ke rumah lainnya, dari sore hingga larut malam.
Kalau ada 30 rumah ya berarti mendapat 30 berkat dalam sehari itu, sehingga tidak
jarang kalau kemudian makanan (berkat) itu dijemur atau diberikan kepada ayam atau

_ 28
unggas lainnya.

Beberapa tahun sebelumnya, pelaksanaannya tidak sampai larut malam; mungkin
hanya sampai jam 9 malam. Tradisi ini telah berubah sedikit, sebelumnya dilakukan di
setiap rumah dan seolah-olah harus dilakukan di setiap rumah. Namun, sekarang sudah
mulai dilakukan secara kolektif atau berkelompok.

Pelaksanaan tradisi secara berkelompok ini dilakukan di salah satu masjid atau
mushala warga setempat dengan jumlah warga yang megengan dibatasi dan dibagi menjadi
beberapa hari. Tujuan pelaksanaan tradisi megengan secara kolektif ini tidak lain agar tidak
ada warga yang melaksanakan megengan secara serempak dan hanya satu hari saja serta
secara individual. Karena sebagaimana tradisi sebelumnya, megengan secara individual
setiap rumah, menyebabkan banyak makanan yang tidak bisa dimanfaatkan

7 Clifford Geertz, The Religion of Java..., hal. 11.

28 Hasil wawancara dengan Bapak Romziatni pada tanggal 24 Desember 2025.

46



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

sebagaimana mestinya, dan kebanyakan hanya dibuang atau diberikan unggas atau dijemur,
sehingga menyia-nyiakan rezeki (mubadzir). Sehingga dengan pelaksanaan yang demikian,
maka akan lebih terkoordinir dan terjadwal, termasuk berkat (ambengan) yang dibawa ke
masjid atau mushala juga dibatasi agar tidak mubadzir.

Demikian juga, pergeseran itu juga terjadi pada pembagian berkat-nya, kalau
sebelumnya berkat (menu-menu makanan yang akan dibagikan) itu masih sendiri- sendiri
sehingga ketika selesai jama’ahnya masih harus membagi-bagi sendiri; sekarang sudah
lebih sistematis dan praktis, yaitu diletakkan dalam satu wadah yang sudah lengkap
dengan nasi dan lauknya, dan jama’ah yang diundang tinggal mengambil satu per satu tanpa
harus membagi-bagi (menata) terlebih dahulu. Bagi mereka yang tidak bisa hadir karena
sesuatu hal, berkat itu dikirimkan ke rumahnya, baik dikirim langsung maupun dititipkan
kepada jamaah yang hadir untuk diberikan kepada mereka yang tidak hadir (dalam istilah
Tulungagung disebut bandulan). Lebih dari itu, dalam tradisi ini juga muncul sebuah gagasan
baru yang dilakukan oleh para generasi muda/orang dewasa. Gagasan baru dalam tradisi
megengan yang diharapkan oleh para generasi muda/orang dewasa adalah
bagaimana agar megengan ini bisa dirubah baik dalam tradisi maupun bentuknya. Artinya
megengan tetap dilaksanakan, tetapi tradisinya tidak lagi mengumpulkan beberapa warga untuk
kemudian membaca kalimat thayyibah (dzikir) dan setelah itu mendapatkan berkat atau
ambengan; tetapi diganti dengan penggalangan dana, dan hasilnya digunakan untuk
menyantuni anak yatim atau fakir miskin. Artinya, tradisi megengan yang semula berupa
makanan itu diganti dengan uang atau lainnya dengan niat megengan dan untuk kegiatan
sosial keagamaan, sehingga dengan demikian diharapkan unsur ke-mubadzir-an dalam tradisi
megengan ini tidak ada lagi. Dan kelihatannya memang jauh lebih bermanfaat dibandingkan
dengan hanya berupa makanan. Bentuk perubahan lain juga sudah pernah terjadi, yaitu
orang yang megengan tidak lagi membuat nasi plus lauk pauknya (berkat), akan tetapi
sudah diganti dengan 0,5 kg sampai 1 kg gula pasir atau bentuk lainnya. Bagi mereka
yang melaksanakan demikian, tidak ada alasan lain kecuali agar lebih bermanfaat dan bisa
dimanfaatkan.

Hal ini sebagaimana yang diungkapkan oleh Romziatni bahwa:

Masyarakat sekitar kita memang masih tetap melaksanakan megengan dan mereka

cukup bersemangat (antusias). Dalam hal ini, ada beberapa orang yang melakukan

(berniat) megengan tetapi sedekah yang diberikan tidak lagi berupa nasi lengkap

dengan lauk pauknya, tetapi sudah diganti dengan uang atau barang, misalnya gula
pasir. Dalam pandangan mereka yang penting adalah niatnya, dan dengan cara

o . 29
seperti ini menurut mereka lebih bermanfaat.

Pada kenyataannya, sebenarnya tradisi megengan ini tidak jauh berbeda dengan tradisi-
tradisi masyarakat Jawa pada umumnya. Hal yang membedakan dengan tradisi lainnya
hanyalah pada waktunya saja, dimana megengan ini hanya dilaksanakan sekitar
satu minggu diakhir bulan Sya’ban menjelang bulan Ramadhan. Sehingga dengan
konsepsi seperti ini, maka tradisi-tradisi Jawa lainnya seperti slametan dan sebagainya yang
tidak dilaksanakan pada akhirbulan Sya’ban, maka tidak dapat disebut sebagai megengan.

2% Hasil wawancara dengan Bapak Roziatni pada tanggal 02 Januari 2024.

47



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

Sisi pergeseran lainnya tampak dalam pelaksanan ziarah kubur. Pada awalnya
pelaksanaan megengan ini sangat erat dan tidak bisa dipisahkan dengan ziarah kubur.
Artinya orang-orang yang megengan sekaligus berziarah kubur ke makam orang tuanya
maupun leluhurnya. Ketika ziarah kubur, mereka membaca kalimat thayyibah tahlil,
membaca surat Yasin dan diakhiri dengan doa. Tujuannya tidak lain adalah untuk
mendoakan orang tua dan para leluhurnya yang telah meninggal agar diampuni segala
dosa-dosanya, diterima semua amal kebaikannya dan mendapatkan tempat yang layak
sesuai dengan amal perbuatannya. Akan tetapi, saat ini, tradisi ziarah kubur hampir tidak
ada lagi; orang-orang Islam yang menggunakan megengan mulai jarang berziarah ke
kuburan. Mereka percaya bahwa mendoakan orang tua atau leluhur melalui megengan
tidak harus dilakukan di makam; melakukannya di rumah atau di masjid atau mushalla
sama saja, yang penting adalah niat.

F. Penutup

Pertama, tradisi megengan ini merupakan salah satu bentuk tradisi dan ritual yang
dilaksanakan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan lahir dan batin dalam
menghadapi dan melaksanakan puasa di bulan Ramadhan, serta untuk mengirim doa atau
mendoakan para leluhur yang telah meninggal dunia. Slametan megengan ini sudah
berjalan berpuluh-puluh tahun bahkan bisa jadi ratusan tahun yang kemudian menjadi
tradisi, dan umat Islam Jawa merasa tidak memiliki alasan untuk mengubah atau
menghilangkan tradisi ini karena tidak ada salahnya. Dalam tradisi masyarakat Islam di
Jawa, slametan megengan dilakukan untuk menyambut datangnya bulan Ramadhan.
Tradisi ini dilakukan oleh masyarakat Islam Jawa dengan penuh ketaatan. Tradisi
megengan ini dilakukan pada bulan Sya’ban atau Ruwabh, yaitu sekitar tanggal 20 sampai 29
Sya’ban/Ruwah sebelum bulan Ramadhan. Dalam pelaksanaannya, tradisi megengan ini
pada umumnya diikuti oleh semua masyarakat daerah setempat. Dalam pandangan
mereka, tradisi megengan ini merupakan bentuk dan wujud ketaatan terhadap agama
yang diyakininya.

Kedua, dalam pelaksanaan megengan ini terjadi beberapa perubahan atau
pergeseran, baik dalam waktu, tempat, volume, maupun dalam bentuknya serta tradisi
ziarah kubur. Pertama, pergeseran waktu terjadi dari pelaksanaan megengan hanya sehari
selama berjam-jam menjadi berhari-hari dalam hitungan menit. Kedua, pergeseran tempat,
dari rumah-rumah ke mushalla/masjid. Ketiga, pergeseran volume/jumlah orang yang
melaksanakan megengan dari semua orang dalam satu waktu menjadi beberapa orang
dalam beberapa hari. Kempat, pergeseran bentuk/ jenis berkat dari makanan menjadi
finansial yang diberikan kepada anak-anak yatim dan fakir miskin. Sedangkan kelima,
dalam ziarah kubur terjadi pergeseran dari semangat kolektif (secara berjamaah) menjadi
semangat individual.

DAFTAR PUSTAKA

Beatty, Andrew. 2001. Variasi Agama di Jawa: Suatu Pendekatan Antropologi. ter].
Achmad Fedyani Saefuddin. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada.

Connolly, Peter (ed.). 2002. Approaches to the Study of Religion, terj. Imam Khoiri,

48



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

Aneka Pendekatan Studi Agama. Yogyakarta: LKiS.

Dawson, Catherine. 2002. Practical Research Methods, Oxford United Kingdom: How to
Books Ltd.

Fattah, Munawir Abdul. 2006. Tradisi Orang-orang NU. Y ogyakarta: Pustaka Pesantren. Geertz,

Clifford. 1992. Kebudayaan dan Agama. Y ogyakarta: Kanisius.

Geertz, Clifford. 1986. Mojokuto. Jakarta: Grafitipress.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Toronto Ontario: The Free Press, Paper Black,
The Macmillan Company.

Koentjoroningrat. 1988. Ilmu Antropologi. Jakarta: Bharata. Koentjoroningrat.

1984. Kebudayaan Jawa. Jakarta: P.N. Balai Pustaka.

Moleong, Lexy J. 1998. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. 2001. Islam dalam Bingkai Budaya Lokal Potret dari Cirebon. Jakarta: PT. Logos
Wacana [Imu.

Pals, Daniel L. 2001. Seven Theories of Religion. terj. Inyiak Ridwan Muzir,
Dekonstruksi Kebenaran Kritik Tujuh Teori Agama. Y ogyakarta: IRCiSoD.

Qadhi, A. Ahmad. 1992. Nur Muhammad, Menyingkap Asal-usul Kejadian Makhluk.
Bandung: Al-Husaini.

Rippin, A. 1990. Muslims. Their Religious Beliefs and Practices. vol. 1, London: Routledge.

Subagya, Rachmat. 1981 Agama Asli Indonesia. Jakarta: Sinar Harapan dan Yayasan Cipta
Loka Caraka.

Suparlan, Parsudi. 1998. “Penelitian Agama Islam: Tinjauan Disiplin Antropologi”, dalam
Mastuhu dan M. Deden Ridwan, Tradisi Baru Penelitian Agama Islam: Tinjauan
Antar-Disiplin Ilmu. Bandung: Penerbit Nuansa bekerjasama dengan Pusjarlit

Woodward, Mark R. 1988. “The Slametan: Textual Knowledge and Ritual Performance in Central
Javanese Islam” dalam History of Religions.
Interview
Wawancara dengan Bapak Yasmarudin (Tokoh masyarakat)
Wawancara dengan Bapak Romziatni (Mudin/Sesepuh desa)

49



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT
E-ISSN: 3025-8103
Vol.3, No.4, Desember 2025

50



	A. Pendahuluan
	B. Metode Penelitian
	C. Kerangka Teori
	F. Penutup
	DAFTAR PUSTAKA
	Interview


