
ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

37 

 

 

 

PERGESERAN TRADISI MEGENGAN DI KECAMATAN TRIMURJO 

Mahmudi 

Sekolah Tinggi Ilmu Pendidikan Kumala Lampung Metro 

Email: mahmudi.m.pd.i@gmail.com 

 

Abstrak 

Studi kualitatif ini menggunakan metode fenomenologis. Ini melihat pergeseran tradisi 

megengan di Notoharjo Trimurjo, terutama di tiga desa: Notoharjo, Untoro, dan Purwoadi. 

Sebagai permulaan, tradisi megengan hanya dilakukan pada sepuluh hari terakhir bulan 

Sya'ban atau Ruwah. Dalam beberapa tahun terakhir, tradisi megengan telah berubah dalam 

berbagai bentuk dan cara, seperti yang terlihat pada tradisi megengan di Trimurjo Lampung 

Tengah. Kedua, tradisi telah berubah dalam hal waktu, tempat, volume, dan kunjungan 

pemakaman.  

Kata kunci: Slametan, Megengan, Tradisi Peringkali, Jawa 

 

A. Pendahuluan 

Dalam Islam, delapan bulan disebut sebagai bulan suci: Muharram (Suro), Shafar 

(Sapar), Rabi'ul Awwal (Mulud), Rajab (Rejeb), Sya'ban (Ruwah), Ramadhan (Poso), 

Dzulqa'idah (Selo), dan Dzulhijjah (Besar). Orang Islam, terutama orang Islam Indonesia 

(Jawa), melakukan banyak ritual atau perayaan untuk memperingatinya selama delapan 

bulan tersebut. Ini karena delapan bulan tersebut sangat penting sehingga perlu 

diperingati.  Identitas sebagai Muslim diekspresikan melalui peringatan atau perayaan. 

Fakta bahwa bulan-bulan tersebut memiliki arti yang signifikan lebih banyak ditemukan 

dalam sejarah Islam daripada dalam kitab suci. Secara umum, peringatan atau 

perayaannya terdiri dari satu atau lebih elemen, seperti berpuasa, berdoa, shalat sunnah, 

membaca al-Qur'an, membaca kisah atau biografi orang Muslim tentang bulan-bulan 

yang mulia, belajar, dan menghidangkan makanan atau barang lain sebagai tanda 

perayaannya.
1
 

Clifford Geertz menggambarkan agama sebagai sistem simbol yang berlaku dalam 

masyarakat. Mempunyai makna, simbol-simbol ini menggambarkan hal-hal yang terjadi 

di kehidupan mereka.
2 Akibatnya, Geertz lebih menekankan dimensi budaya daripada 

dimensi agama karena agama dianggap sebagai komponen budaya. Jadi, sebenarnya, 

simbol-simbol itu sering memiliki arti penting (urgen) dalam kehidupan masyarakat Islam 

Jawa, dan bahkan di sinilah nilai kepuasan seseorang dalam melakukan ritual 

keagamaannya. 

Dalam kehidupan sehari-hari, agama dan budaya kadang-kadang sulit dibedakan. 

Agama seringkali memengaruhi orang-orang yang menganutnya dalam bersikap, 

bertingkah laku, bahkan cara mereka berpikir untuk menyelesaikan masalah yang 

 
1 Muhaimin, Islam dalam Bingkai Budaya Lokal Potret dari Cirebon, (Jakarta: PT. Logos Wacana Ilmu, 2001), 

hal. 173. 
2 Clifford Geertz, Kebudayaan dan Agama, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), hal. 5. 

 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

38 

 

kadang-kadang kurang melihat budaya-budaya masyarakat yang sudah ada. Perilaku 

seperti ini dapat dilihat pada kebanyakan masyarakat khususnya di kecamatan Trimurjo, 

mereka melakukan sebuah tradisi megengan yang dilakukan pada akhir bulan 

Sya’ban ( Ruwah) oleh kebanyakan para penduduk. 

Sangat menarik untuk mempelajari tradisi megengan ini karena, di era modern saat 

ini, ketika perubahan dan perkembangan ilmu pengetahuan semakin maju, upacara atau 

tradisi megengan masih dipegang teguh dan masih berlangsung. Selain itu, gerakan yang 

dilakukan oleh kelompok keagamaan, seperti Muhammadiyah, yang awalnya bertujuan 

untuk memurnikan Islam, tidak berhasil mempengaruhi upacara adat masyarakat yang 

mereka anggap sebagai bid'ah, dan mungkin ada beberapa orang yang mengikutinya. 

Sebaliknya, banyak intelektual yang tinggal di Trimurjo tidak dapat berinteraksi atau 

mempengaruhi budaya lokal. Di sisi lain, ada perubahan yang terjadi, tetapi tidak 

signifikan dalam hal kebiasaan budaya yang membentuk agama lokal. 

Beberapa pertanyaan mendasar yang menarik dan penting untuk dibahas secara lebih 

mendalam muncul sebagai akibat dari fenomena tersebut. Ini termasuk cara tradisi 

megengan dijalankan dan perubahan atau pergeseran yang terjadi selama prosesnya. Studi 

ini berfokus pada bagaimana tradisi megengan dilaksanakan di Desa Notoharjo, Untoro, 

dan Purwoadi. Bagaimana pelaksanaan megengan di Desa Notoharjo, Untoro, dan 

Purwoadi berubah? 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi.
3 Penelitian ini mengkaji tentang pergeseran tradisi megengan di 

Kecamatan Trimurjo . Secara khusus penelitian ini dilakukan di tiga desa yaitu Desa Desa 

Notoharjo, Untoro, dan Purwoadi. Dalam penelitian ini, data- data yang diperlukan 

dikumpulkan melalui dokumentasi, observasi dan wawancara
4 kepada tokoh, kepala warga 

dan warga sendiri yang melakukan tradisi megengan. Selanjutnya, data tersebut kemudian 

dianalisis secara kritis dan mendalam, dan dengan menggunakan berbagai literatur yang 

relevan.  

C. Kerangka Teori 

Berdasarkan dua masalah pokok yang diteliti dalam penelitian ini, maka ada beberapa 

teori (kerangka teori) yang digunakan, antara lain teori Cliffort Geertz, Daniel L. Pals, 

Mark R. Woodward, Andrew Beatty, Koentjoroningrat, dan Parsudi Suparlan. Menurut 

Clifford Geertz agama merupakan sebuah sistem simbol-simbol yang berlaku dalam 

masyarakat. Simbol-simbol ini mempunyai makna yang diwujudkan kedalam bentuk 

ekspresi realitas hidupnya.  Oleh karena itu Geertz lebih menekankan pada budaya dari dimensi 

 
3 Pendekatan fenomenologis berusaha memahami arti peristiwa dan kaitan-kaitannya terhadap orang-orang biasa 

dalam situasi-situasi tertentu. Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 

1998), hal. 9; lihat juga Peter Connolly (ed.)  Approaches to the Study of Religion, terj. Imam Khoiri, Aneka 

Pendekatan Studi Agama, (Yogyakarta: LKiS, 2002), hal. 105 dst. 
4 Catherine Dawson, Practical Research Methods, (Oxford United Kingdom: How to Books Ltd., 2002), hal. 27-

29. 

 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

39 

 

agama. Dalam hal ini agama dianggap sebagai bagian dari budaya. Kebudayaan adalah 

sebuah pola makna-makna (a pattern of meanings) atau ide-ide yang termuat dalam simbol-

simbol yang dengannya masyarakat menjalani pengetahuan mereka tentang kehidupan dan 

mengekspresikan kesadaran mereka melalui simbol-simbol itu.
5 Salah satu dari sekian banyak 

simbol keagamaan yang dipraktekkan masyarakat Islam Jawa adalah slametan megengan. 

Mark R. Woodward mengemukakan bahwa agama Jawa baik dalam bentuk populer 

maupun mistik, pada dasarnya adalah adaptasi sufisme dan oleh karena itu merupakan 

bentuk (atau bentuk-bentuk) lokal Islam.
6 Dalam pandangan Andrew Beatty, slametan 

adalah sebuah contoh ekstrim dari apa yang barangkali disebut “ambiguitas yang teratur”. 

Selanjutnya, slametan beruntung karena luar biasa eksplisit dimana unsur-unsur multivokalnya 

tidak semata-mata tindakan atau simbol-simbol material melainkan kata-kata, yakni kata-

kata yang hanya akan bermakna apabila diucapkan selama upacara.
7  

Demikian juga dalam konsepsi Koentjoroningrat, bahwa kebudayaan diartikan sebagai 

wujudnya, yang mencakup keseluruhan dari gagasan, kelakuan, dan hasil kelakuan. Wujud 

kebudayaan ini dilakukan dengan mengacu pada kerangka konsep unsur-unsur budaya 

universal yang menghasilkan taksonomi kebudayaan.
8 Sedangkan dalam pandangan Suparlan, 

kebudayaan adalah pedoman bagi kehidupan masyarakat yang diyakini kebenarannya oleh 

masyarakat tersebut.
9 Slametan, sebagai bagian dari adat muslim, dilakukan oleh semua 

lapisan masyarakat, baik yang taat maupun tidak, orang berpangkat tinggi maupun biasa, 

dan orang kaya maupun miskin. 

Sedekah dan doa adalah inti dari slametan ini. Oleh karena itu, adat ini pada 

dasarnya bersifat Islami, dan sumbernya dapat ditemukan secara eksplisit maupun 

implisit dalam al-Qur'an dan Hadits. Selain itu, agama Islam memerintahkan pengikutnya 

untuk bersedekah dan berdoa setiap saat, terlepas dari situasi yang tidak penting atau 

tugas teknis. 

Masyarakat Trimurjo tampaknya berpendapat bahwa kehidupan berkembang melalui 

tahapan-tahapan: pra-kelahiran, saat kelahiran, pasca-kelahiran, kematian, dan pasca-

kematian. Mereka juga percaya bahwa ada sub-tahap dalam tiap tahap. Karena tahap-

tahap tersebut kritis dan riskan, masyarakat Purbolinggo melihat perjalanan melaluinya 

sebagai tahap yang penting. Diharapkan transisi dari satu tahap ke tahap berikutnya 

berjalan lancar dan selamat. Karena semua tahap berada di luar kemampuan manusia, 

mereka sayangnya tidak memiliki kemampuan untuk melakukan banyak hal. Slametan 

dilakukan untuk merayakan keberhasilan atau agar segalanya berjalan dengan selamat. 
 

5 Daniel L. Pals, Seven Theories of Religion, there. Inyiak Ridwan Muzir, Dekonstruksi Kebenaran Kritik 

Tujuh Teori Agama, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2001), hal. 386. 
6 Mark R. Woodward, “The Slametan: Textual Knowledge and Ritual Performance in Central Javanese Islam”, dalam 

History of Religions, (1988). 
7 Andrew Beatty, Variasi Agama di Jawa: Suatu Pendekatan Antropologi, terj. Achmad Fedyani Saefuddin, (Jakarta: PT. 

RajaGrafindo Persada, 2001), hal. 38. 
8 Koentjoroningrat, Ilmu Antropologi, (Jakarta: Bharata, 1988). Hal .54. 
9 Parsudi Suparlan, “Penelitian Agama Islam: Tinjauan Disiplin Antropologi”, dalam Mastuhu dan M. Deden Ridwan, 

Tradisi Baru Penelitian Agama Islam: Tinjauan Antar-Disiplin Ilmu, (Bandung: Penerbit Nuansa bekerjasama dengan 

Pusjarlit, 1998), hal. 111. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

40 

 

Kata ‘slamet’ dipinjam dari kata Arab salamah (jamak: salamat) yang berarti damai 

dan selamat. Padanannya yang bersinonim penuh adalah kajatan, syukuran, tasyakuran dan 

sedekah. Masing-masing dari kata tersebut juga meminjam istilah Arab yaitu hajah (jamak: 

hajat) yang berarti ‘keperluan’, syukr yang berarti ‘terima kasih’, tasyakur berarti 

‘pernyataan terima kasih’, dan shadaqah yang berarti ‘memberi sedekah atau sesuatu 

baik harta ataupun benda kepada orang lain’.
10

 

Di Purbolinggo, istilah kajatan, yang semula berarti memiliki kajat (hajat, 

keperluan) biasanya diacu untuk menggambarkan pelaksanaan yang serupa dengan 

slametan. Kajatan juga memiliki konotasi penting atau hal yang menggembirakan. Lebih 

khusus lagi, kajatan menggambarkan harapan akan kesehatan menyusul suatu perhelatan,  

seperti  khitanan  atau  pernikahan.  Lebih  khusus  lagi,  istilah  kajatan/ kajat ini dipakai 

untuk persembahan dalam setiap acara slametan, yaitu ngajatna (mempersembahkan). 

Syukuran atau tasyakuran adalah perayaan besar atau kecil yang dimaksudkan untuk 

menunjukkan rasa terima kasih (kepada Allah) atau terima kasih karena sesuatu (apapun 

bentuknya) telah berjalan dengan selamat dan lancar, seperti keluar dari kesulitan, 

sembuh dari penyakit, mendapatkan keberhasilan atau keuntungan, dan sebagainya. 

Sedangkan sedekah berarti melakukan sesuatu. Kata ini juga mempunyai arti dan konotasi 

yang sama dengan slametan. Dalam berbagai konteks, sedekah, kajatan, slametan, dan 

sedekahan dapat dipertukarkan. Intinya adalah mengharapkan orang lain untuk berdoa 

kepada Allah untuk menyelamatkan orang yang sakit. Sebagai imbalan, tuan rumah harus 

menyediakan makanan untuk slametan, untuk dibawa pulang, atau keduanya.  

Jadi ada makna timbal balik dalam penyelenggaraan slametan ini. Yaitu hadiah (berupa 

shalawat atau doa) dan hadiah yang didapat berupa hidangan atau makanan (berkat); atau 

mungkin sebaliknya makanan sebagai pemberian dan doa sebagai hadiah.
11

 

Makna yang pertama terjadi jika tuan rumah (shahib al-hajah) mengundang para 

tetangga dan kerabat untuk menghadiri acara doa bersama. Setelah itu hidangan disajikan, 

baik dengan atau tanpa berkat. Bagi mereka yang tidak hadir karena alasan tertentu, 

makanan atau berkat dikirimkan ke rumah mereka atau dititipkan para undangan yang 

berdekatan rumahnya di  tempat tersebut, hal ini dikenal dengan istilah bandulan. 

Makna yang kedua terjadi jika shahib al-hajah tidak membuat undangan, dia cukup 

menyuruh seseorang baik kerabat atau tetangganya untuk dimintai tolong membawakan 

makanan (sedekah atau derma) langsung ke alamat penerima (tetangga dan kerabat). 

Cara penyajian makanan sudah dikemas sedemikian rupa dan mengandung pesan simbolis 

tentang tujuan dan jenis slametan yang diadakan dan secara tidak langsung menyampaikan 

maksud si pengirim. 

Sedangkan ziarah, artinya berkunjung ke sebuah tempat suci dengan cara tertentu. 

Kata ziarah dipinjam dari bahasa Arab ziyara yang artinya ‘kunjungan’. Kata ini pada 

dasarnya dapat diterapkan untuk segala bentuk kunjungan ke semua obyek, baik berupa 

tempat maupun orang. Namun, sebagai istilah lokal, ziarah merujuk kepada kunjungan 

 
10 Muhaimin, Islam…, hal. 199. 
11 Ibid., hal. 200. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

41 

 

resmi kepada orang terkemuka (seperti kiai) atau ke sebuah tempat suci (makam atau 

peninggalan kramat wali atau orang suci) yang mengisyaratkan untuk mendapatkan 

barakah (ngalap berkah).
12 Kunjungan kepada kiai yang sudah meninggal juga 

dilakukan, tetapi itu hanyalah cara biasa untuk menghormati mereka. Yang dibicarakan di 

sini adalah ziarah ke makam (tempat sakral), yang biasanya dilakukan pada bulan Ruwah. 

Di kalangan (santri) Nahdlatul Ulama (NU), sudah menjadi pemandangan umum 

bahwa ziarah ini dilakukan pada hari Kamis sore atau Jum’at pagi. Ketika mereka ada di 

rumah, maka makam ibu-bapak dan keluarganya yang diziarahi. Ritual yang dikerjakan 

sangat tergantung pada diri individu itu sendiri. Bagi yang peka terhadap lingkungan, maka 

sebelum kirim doa terlebih dahulu membersihkan lingkungan dari sampah dedaunan atau 

rerumputan. Atau mengganti bunga-bunga yang sudah kering di atas makam. Setelah itu, 

baru membaca al-Qur’an, kalimat thayyibah, atau membaca surat Yasin.
13 Secara lebih 

khusus, ziarah ini dilaksanakan pada bulan Ruwah (Sya’ban) menjelang Ramadhan dan 

bulan Ramadhan menjelang Syawal. Dalam pelaksanaannya tidak ada batasan yang 

mengikat, semua dilakukan dengan ikhlas, kemudian diakhiri dengan doa kepada Allah 

Swt. Dalam doa ini biasanya mereka mendoakan orang tua dan keluarga serta 

leluhurnya, orang-orang yang dihormatinya (kiai/guru), diri sendiri dan semua umat 

Islam tanpa terkecuali. 

Berdasarkan beberapa hipotesis, penelitian ini menduga bahwa slametan yang 

dimaksud adalah slametan dalam bentuk megengan, yang hanya dilakukan selama 

sepuluh hari terakhir bulan Sya'ban atau Ruwah. Tradisi megengan adalah salah satu 

ritual dan kebiasaan yang dilakukan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan 

fisik dan mental untuk menghadapi dan menjalankan puasa di bulan Ramadhan. Mereka 

juga melakukan ini untuk mendoakan atau mendoakan para leluhur yang telah meninggal. 

 

D. Megengan: antara Tradisi Lokal dan Tradisi Islam 

 

Kebanyakan antropolog yang mempelajari masyarakat Jawa sependapat bahwa slametan 

adalah jantungnya agama Jawa.
14 Dalam hal ini Geertz memulai uraiannya dengan 

mengatakan bahwa “di pusat keseluruhan sistem agama Jawa, terdapatlah suatu ritus yang 

sederhana, formal, jauh dari keramaian dan dramatis: itulah slametan”.
15 Geertz 

meneruskan uraian garis besar unsur-unsur yang esensial bagi slametan apa saja, apakah 

slametan untuk panenan, sunatan atau perayaan Islam.
16 Dalam kebanyakan kasus, tuan 

rumah menyampaikan sambutan kepada para tamu dalam bahasa Jawa halus, 

menjelaskan tujuan acara, dan para tamu membaca doa dalam bahasa Arab. Setelah itu, 

 
12 Ibid., hal. 252. 
13 Munawir Abdul Fattah, Tradisi Orang-orang NU, (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2006), hal. 146-148. 
14 Andrew Beatty, Variasi Agama…, hal. 39. 
15 Clifford Geertz, The Religion of Java, (Toronto Ontario: The Free Press, Paper Black, The Macmillan Company, 

1960), hal. 11. 
16 Ibid., hal. 11-15 & 40-41. 

 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

42 

 

makanan dibagikan dan hanya dimakan sebagian, dan sisa dibawa pulang. Secara khusus, 

para undangan acara mendoakan nenek moyang tuan rumah, para nabi Islam, dan orang 

lain. 

Apakah slametan, dalam bentuk ini benar-benar berada di pusat keseluruhan sistem 

agama Jawa, apakah memang ada keseluruhan sistem agama Jawa itu dalam kenyataan. 

Dalam setiap uraiannya Geertz mengaburkan isu tersebut dengan menempatkan 

deskripsinya dalam satu bagian mengenai kepercayaan petani akan makhluk halus, salah 

satu dari tiga varian dalam sistem totalnya. 

Hal senada juga diungkapkan oleh Andrew Beatty bahwa dia tidak dapat 

menemukan seorang pun yang menganggap slametan adalah ritus Islami. Meski slametan 

mengandung unsur-unsur Islam, kebanyakan orang menganggap bahwa slametan sangat 

berciri Jawa dan pra Islam atau bahkan diilhami oleh Hindu. Konsep- konsep Islam disesuaikan 

dan dalam hal tertentu diberi pengertian yang sepenuhnya berbeda dari yang dikenal oleh 

Muslim, atau mungkin juga dikosongkan dari muatan Islam tertentu dengan mengubah 

pengertiannya menjadi simbol-simbol universal.
17  

Mark Woodward mengemukakan bahwa agama Jawa baik dalam bentuk popular maupun 

mistik, pada dasarnya adalah adaptasi sufisme dan oleh karena itu merupakan bentuk 

(atau bentuk-bentuk) lokal Islam. Dengan demikian dikotomi kejawen dan santri merujuk 

pada pembagian dalam Islam. Menurut Woorward, mistisisme priyayi lebih banyak 

berhutang pada teosofi Ibn ‘Arabi daripada agama India Jawa pra Islam; dan pujian-

pujian atas para nabi dan slametan yang dipraktekkan oleh petani Jawa disejajarkan 

dengan Islam popular dimana pun, di Asia dan Asia Tenggara. Oleh karenanya, skala variasi 

kebudayaan bukanlah salah satu derajat Islamisasi, melainkan penekanan pada aspek-aspek 

yang berbeda dari Islam. Jadi menurut Woodward seperti halnya sebagian ahli lain, 

memandang agama Jawa sebagai satu agama, namun faktor yang menyatukan adalah Islam, 

dan bukan Jawa seperti dikemukakan Geertz.
18

 

Pengakuan kembali agama Jawa sebagai Islam adalah suatu hal yang patut 

didukung, sekurang-kurangnya sebagai penyeimbang anggapan yang selama ini, dan 

sebagai tanda berkembangnya gerakan dalam kajian Asia Teng gara belakangan ini 

untuk meluruskan penyimpangan ilmiah karena sikap liberal yang antipati terhadap 

Islam. Selanjutnya menurut Woodward, (1) slametan adalah produk interpretasi teks-

teks Islam dan mode tindakan ritual yang diketahui dan disepakati bersama oleh 

masyarakat Muslim (bukan Jawa) yang lebih luas; dan (2) slametan sekurang-

kurangnya di Jawa Tengah tidak secara khusus atau bahkan pada dasarnya bukan ritus 

pedesaan melainkan menggunakan model pemujaan kerajaan, dalam hal ini kraton 

Yogyakarta yang dilihatnya sebagai inspirasi Sufi. Dengan kata lain, bentuk dan makna 

slametan berakar dari Islam tekstual sebagaimana diinterpretasi dalam pemujaan 

negara. Skripturalis ini, pandangan atas-bawah terhadap ritual pedesaan berlawanan 

dengan Geertz yang berpandangan bahwa slametan (“ritual inti” dalam agama Jawa) 

berakar dalam tradisi pedesaan yang animis. 

 
17 Andrew Beatty, Variasi Agama…, hal. 67. 
18 Ibid., hal. 41. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

43 

 

Ada sebuah cara yang dipandang terbaik untuk mengetahui kemurnian nafas Islami 

adat dalam ritual, yaitu dengan mengamati perayaan hari besar atau bulan suci Islam. 

Kesulitannya adalah menelusuri secara historis kapan ritual perayaan semacam ini mulai 

dilakukan. Menurut Rippin, ritual semacam perayaan maulid Nabi Muhammad Saw. 

misalnya, dimulai pada abad 13 M.
19 Namun, al-Qur'an dan Hadits secara eksplisit 

berakar pada perayaan hari-hari besar lainnya, yang menunjukkan bahwa upacara maulid 

dilakukan ketika Nabi masih hidup. Oleh karena itu, lebih penting untuk menekankan 

cara perayaan (tradisi) megengan itu dilakukan daripada bagaimana asal-usulnya, 

meskipun hal ini jelas penting untuk diingat. 

Dalam tradisi masyarakat Islam Jawa, slametan megengan dilakukan untuk 

menyambut bulan Ramadhan. Ini dilakukan pada bulan Sya'ban atau Ruwah, sekitar 20 

hingga 29 hari sebelum bulan Ramadhan. Semua masyarakat di daerah setempat, dalam 

wilayah RT atau RW, biasanya mengikuti tradisi megengan ini. Mereka percaya bahwa 

ini adalah cara untuk mengabdikan diri kepada agama yang mereka anut. 

Pada kenyataannya, tradisi megengan adalah salah satu ritual dan tradisi yang 

dilakukan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan lahir dan batin untuk 

menghadapi dan melaksanakan puasa selama bulan Ramadhan, serta untuk mendoakan 

atau mendoakan para leluhur yang telah meninggal. Menurut Bapak Yasmarudin, bahwa: 

 

Tradisi megengan ini merupakan tradisi Islam, karena tradisi ini dilakukan dalam 

rangka menyambut datangnya bulan suci Ramadhan. Dalam megengan ini, umat Islam 

(masyarakat yang melaksanakan megengan) mengharap kepada Allah agar diberi 

kekuatan lahir dan batin dalam melaksanakan puasa Ramadhan. Selain itu, dalam 

megengan ini juga mengirim doa kepada leluhur yang telah meninggal dunia.
20

 

Tradisi megengan di masyarakat Notoharjo biasanya dilakukan di rumah masing-

masing warga, dari satu rumah ke rumah yang lain dan dalam waktu sekitar 9 sampai 10 hari, 

dan bahkan kadang-kadang dalam satu hari tradisi ini dilakukan di puluhan rumah warga. 

Dalam tradisi megengan ini terdapat ambengan atau sedekah, yaitu nasi beserta lauk 

pauknya, antara lain ketan (jadah), apem, kacang, tahu tempe, telur, ayam, dan serundeng. 

Pada pelaksanaannya, seorang warga yang akan melaksanakan megengan 

mengundang tetangga-tetangga sekitar pada waktu yang telah ditentukan. Setelah para 

undangan datang, kemudian ritualnya membaca kalimat thayyibah yaitu surat al-Fatihah, al-

Ikhlas, al-Falaq dan al-Nas, lalu dilanjutkan ayat Kursi dan doa yang dipimpin oleh sesepuh 

atau senior (tokoh) warga setempat. Biasanya sebelum kalimat thayyibah diucapkan, tokoh 

yang memimpin ritual tradisi ini menyampaikan pembukaan (muqaddimah atau 

ngajatna dalam bahasa Jawa) yang mengantarkan atas hajat yang akan dilaksanakan. 

Namun seiring dengan perjalanan waktu dan perubahan serta perkembangan 

penduduk, dalam melaksanakan megengan ini ada beberapa warga yang diantaranya sudah 

tidak memegang teguh pendirian para nenek moyangnya (leluhurnya). Terbukti 

dengan beberapa macam ambengan atau menu yang tidak lengkap sebagaimana tradisi 

 
19 A. Rippin, Muslims: Their Religious Beliefs and Practices, vol. 1, (London: Routledge, 1990), hal. 98. 

 
20 Hasil wawancara dengan Bapak Yasmarudin pada tanggal 23 Desember 2025. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

44 

 

sebelumnya yang dilakukan oleh leluhurnya. Hal ini bisa dilihat pada tradisi megengan yang 

dilaksanakan di desa Notoharjo. Sebagaimana yang diinformasikan oleh Yasmarudin 

Sesepuh desa bahwa: 

Ada sebagian kecil dari masyarakat lingkungan sini yang melaksanakan 

megengan, tetapi sudah tidak seperti para pendahulunya, misalnya ambengan (berkat) 

yang disajikan dan diberikan kepada undangan, lauk pauknya ada yang tidak sama, 

berbeda.
21

 

Warga Notoharjo, khususnya, tidak melihat masalah atau konsekuensi negatif yang 

akan terjadi jika mereka tidak melakukan tradisi megengan ini. Orang yang tidak 

melakukan megengan tidak akan mengalami bencana, musibah, atau dosa lainnya. 

Namun, karena tradisi megengan telah ada sejak lama dan dianggap baik dan tidak 

bertentangan dengan hukum Islam, tradisi ini tetap dipegang teguh dan dilakukan setiap 

tahun. 

Masyarakat Muslim seperti itu, yang masih bertingkah laku seperti tradisi jawa kuno 

atau tradisi Hindu-Budha menurut Koentjoroningrat dianggap sebagai masyarakat 

yang masih setia pada the Javanese religion (agama Jawa).
22 Sedangkan menurut Cliffort 

Geertz disebut abangan yang dihubungkan dengan sinkritisme.
23 Tradisi megengan ini 

pada kenyataannya tidak hanya dilaksanakan di Kabupaten Lampung Tengah saja, 

tetapi di kabupaten-kabupaten lainnya juga ada dan masih tetap melaksanakan tradisi 

megengan. Dan secara khusus pada umumnya mereka yang melakukan tradisi megengan ini 

adalah kaum nahdliyyin (warga Nahdlatul Ulama). Selanjutnya, dalam rentetan tradisi 

megengan ini juga tidak bisa dipisahkan dengan tradisi ruwahan, sebuah tradisi yang 

secara khusus dilakukan dengan berziarah kubur. Sebagaimana dipahami bahwa 

ruwahan diadakan dalam rangka memperingati Ruwah, bulan kedelapan kalender Jawa yang 

bertepatan dengan bulan Sya’ban, bulan kedelapan dalam kalender Islam. Dalam 

pandangan orang Jawa, Ruwah mungkin berasal dari kata Arab, ruh (jamak: arwah) 

yang berarti jiwa. Menurut tradisi setempat pada malam tanggal 15, pertengahan bulan 

Ruwah (nisfu Sya’ban), pohon kehidupan yang pada daunnya tertulis nama-nama 

manusia bergoyang. Jika daun gugur, ini berarti orang yang namanya tertera di daun tersebut 

akan mati pada tahun mendatang.
24 Tidaklah mengherankan jika sejumlah orang 

menggunakan hari tersebut untuk mengenang yang mati atau berziarah.
25

 

Sesuai dengan tradisi ini, sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Tirmidzi 

menyatakan bahwa pada malam nisfu (pertengahan) bulan Sya’ban, Allah turun ke surga 

 
21 Hasil wawancara dengan Bapak Yasmarudin pada tanggal 09 Desember 2025. 

 
22 Koentjoroningrat, Kebudayaan Jawa, (Jakarta: P.N. Balai Pustaka, 1984), hal. 310. 
23 Clifford Geertz, Mojokuto, (Jakarta: Grafitipress, 1986), hal. 103. 
24 A. Ahmad Qadhi, Nur Muhammad, Menyingkap Asal-usul Kejadian Makhluk, (Bandung: Al-Husaini, 1992), hal. 

33. 
25 Tradisi berziarah disebut dalam riwayat Muslim, Abu Dawud dan Tirmidzi dari Abu Hurairah ra., yang 

mengatakan bahwa Nabi menganjurkan ziarah kubur (tidak hanya pada bulan Sya’ban) karena mengingatkan 

peziarah akan kehidupan setelah mati. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

45 

 

yang paling rendah dan mengunjungi makhluk hidup untuk memberikan ampunan-Nya. 

Sebagai perbandingan, salah satu sumber sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, ada orang 

Cirebon yang mengatakan bahwa dengan bulan panen pangapura (saat menuai ampunan) dan 

karenanya ini merupakan saat yang paling baik bagi mereka yang ingin bertaubat. Setelah shalat 

maghrib pada hari ke-15 bulan tersebut (15 Ruwah/ nisfu sya’ban) orang-orang membaca surah 

Yasin tiga kali dan berpuasa di hari tersebut (tanggal 15 siang). Bagi kebanyakan penduduk desa, 

Ruwah dikenal sebagai bulan untuk dedonga (berdoa) dan ngunjung (bersilaturrahmi). 

Dipimpin oleh Kepala Desa dan para sesepuh, mereka berziarah ke makam-makam leluhur. 

Hal demikian juga terjadi di Kecamtan Trimurjo walaupun pada kenyataannya terdapat 

beberapa praktek yang berbeda, misalnya dalam pelaksanaan ziarah kubur tidak secara 

bersama-sama yang dipimpin oleh Kepala Desa, melainkan dilaksanakan secara individual. 

Hal demikian juga bisa diperhatikan dalam tradisi daerah lain seperti di Lampung Tengah 

misalnya. 

Ada sebuah pendapat yang mengatakan bahwa tidak ada kejelasan mengapa bulan 

Ruwah yang dipilih untuk melakukan ritual ini. Akan tetapi yang jelas, ritual ini sudah 

berjalan bertahun-tahun bahkan bisa jadi ratusan tahun yang kemudian menjadi tradisi, 

dan mereka merasa tidak memiliki alasan untuk mengubah atau menghilangkan tradisi ini 

karena tidak ada salahnya. 

Pendapat lain mengatakan bahwa pemilihan pertengahan Ruwah untuk berziarah 

bersumber dari berbagai tradisi Nabi. Salah satu tradisi ini didasarkan pada kisah yang 

menceritakan bahwa pada nisfu sya’ban Nabi dengan diam-diam pergi ke Baqi (kompleks 

makam di Madinah) dan berdoa di sana hingga meneteskan air mata. Ali, sahabat sekaligus 

menantunya, yang mengikuti secara diam-diam melihat dari jauh apa yang diperbuat 

Nabi. Melihat Nabi menangis, shahabat Ali lalu menghampiri dan bertanya apa sebabnya. 

Nabi menjelaskan bahwa hari ini adalah malam pengampunan dosa (lailah al-bara’ah) 

dan beliau berdoa untuk pengampunan Allah bagi nenek moyangnya dan atas dosa kaum 

mukmin. Hal ini menunjukkan bahwa Islam pun, dengan caranya tersendiri memiliki 

bentuk pemujaan terhadap leluhur. 

E. Pergeseran Pelaksanaan Megengan 

Ada beberapa tradisi atau tata cara yang terdapat dalam masyarakat Jawa dalam menghormati 

leluhur atau nenek moyangnya. Semua itu berhubungan dengan peristiwa selamatan 

setelah kematian. Megengan adalah salah satu bentuk tradisi yang dilaksanakan dalam 

rangka pengagungan terhadap leluhur (kirim doa) dan menghormati datangnya bulan 

Ramadhan. Tradisi megengan ini ada kemungkinan tidak hanya terdapat pada masyarakat 

Jawa, tetapi juga terdapat pada masyarakat luar Jawa, walaupun mungkin dalam sebutan 

dan bentuk yang berbeda. Menurut Rachmat Subagya, tradisi penghormatan para 

leluhurnya walaupun Islam telah dipeluk sebagai agamanya, namun mereka masih 

tetap memelihara tradisi penghormatan para leluhurnya atau nenek moyangnya.
26

 

Megengan merupakan bagian dari selamatan (slametan). Selamatan adalah upacara 

pokok dari unsur ritus agama Jawa. Selamatan juga sebuah simbol mistik sosial yang 

 
26 Rachmat Subagya, Agama Asli Indonesia, (Jakarta: Sinar Harapan dan Yayasan Cipta Loka Caraka, 1981), hal. 

196. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

46 

 

dalam pelaksanaannya biasanya dilakukan di rumah dengan dihadiri oleh anggota 

keluarga, teman-teman kerja, kerabat-kerabat yang tinggal di kota (tetangga-tetangga 

sekitar) yang dipimpin oleh seorang Modin.
27 Modin, dalam hal ini akan memimpin acara 

jika kebetulan pada waktu itu hadir, akan tetapi jika tidak ada maka seorang yang senior 

atau lebih ahli yang ditunjuk untuk memimpin acara (slametan). 

Kata-kata pertama yang diucapkan pembicara adalah salam berbahasa Arab yang 

diarahkan kepada para tamu, kemudian dilanjutkan dengan bahasa Jawa halus (krama). 

Pembicara kemudian mengidentifikasi peranannya sendiri sebagai wakil dari tuan rumah 

(shahib al-hajah) untuk kemudian menyampaikan keinginan- keinginan (niat) tuan 

rumah atas penyelenggaraan acara tersebut. Pada umumnya, pembicara ini juga 

mengidentifikasi semua ambengan yang dikeluarkan oleh tuan rumah sampai sedetail-

detailnya sekaligus dengan maksud-maksud simbolik. Setiap unsur dipersembahkan secara 

individual atas nama tuan rumah, dan setiap kalimat persembahan (ngajatna) disambut oleh 

para tamu undangan dengan ucapan inggih (ya) secara bersama-sama. 

Pada waktu dulu, pelaksanaan megengan ini hanya cukup sehari saja. Semua 

masyarakat yang akan megengan mempersiapkan segala sesuatunya pada hari itu juga. 

Sehingga warga atau tetangga yang diundang dalam acara ini tidak henti- hentinya 

melaksanakan/membacakan doa dari satu rumah ke rumah warga yang lain, dari sore 

sampai larut malam baru selesai. Kalau dalam satu lingkungan (RT/ RW) ada 30 keluarga, 

maka pada hari itu juga mereka melaksanakan megengan, dan 30 rumah itu yang harus 

diselesaikan dalam sehari (antara jam 2 sore sampai 12 malam). 

Hal ini sebagaimana yang dinyatakan Bapak Romziatni bahwa: 

Pada waktu dulu megengan itu tidak seperti sekarang ini, kalau dulu 

dilaksanakan hanya satu hari, dimana semua warga/tetangga yang diundang saling 

bertandang dari rumah yang satu ke rumah lainnya, dari sore hingga larut malam. 

Kalau ada 30 rumah ya berarti mendapat 30 berkat dalam sehari itu, sehingga tidak 

jarang kalau kemudian makanan (berkat) itu dijemur atau diberikan kepada ayam atau 

unggas lainnya.
28

 

Beberapa tahun sebelumnya, pelaksanaannya tidak sampai larut malam; mungkin 

hanya sampai jam 9 malam. Tradisi ini telah berubah sedikit, sebelumnya dilakukan di 

setiap rumah dan seolah-olah harus dilakukan di setiap rumah. Namun, sekarang sudah 

mulai dilakukan secara kolektif atau berkelompok. 

Pelaksanaan tradisi secara berkelompok ini dilakukan di salah satu masjid atau 

mushala warga setempat dengan jumlah warga yang megengan dibatasi dan dibagi menjadi 

beberapa hari. Tujuan pelaksanaan tradisi megengan secara kolektif ini tidak lain agar tidak 

ada warga yang melaksanakan megengan secara serempak dan hanya satu hari saja serta 

secara individual. Karena sebagaimana tradisi sebelumnya, megengan secara individual 

setiap rumah, menyebabkan banyak makanan yang tidak bisa dimanfaatkan 

 
27 Clifford Geertz, The Religion of Java…, hal. 11. 

 
28 Hasil wawancara dengan Bapak Romziatni pada tanggal 24 Desember 2025. 

 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

47 

 

sebagaimana mestinya, dan kebanyakan hanya dibuang atau diberikan unggas atau dijemur, 

sehingga menyia-nyiakan rezeki (mubadzir). Sehingga dengan pelaksanaan yang demikian, 

maka akan lebih terkoordinir dan terjadwal, termasuk berkat (ambengan) yang dibawa ke 

masjid atau mushala juga dibatasi agar tidak mubadzir. 

Demikian juga, pergeseran itu juga terjadi pada pembagian berkat-nya, kalau 

sebelumnya berkat (menu-menu makanan yang akan dibagikan) itu masih sendiri- sendiri 

sehingga ketika selesai jama’ahnya masih harus membagi-bagi sendiri; sekarang sudah 

lebih sistematis dan praktis, yaitu diletakkan dalam satu wadah yang sudah lengkap 

dengan nasi dan lauknya, dan jama’ah yang diundang tinggal mengambil satu per satu tanpa 

harus membagi-bagi (menata) terlebih dahulu. Bagi mereka yang tidak bisa hadir karena 

sesuatu hal, berkat itu dikirimkan ke rumahnya, baik dikirim langsung maupun dititipkan 

kepada jamaah yang hadir untuk diberikan kepada mereka yang tidak hadir (dalam istilah 

Tulungagung disebut bandulan). Lebih dari itu, dalam tradisi ini juga muncul sebuah gagasan 

baru yang dilakukan oleh para generasi muda/orang dewasa. Gagasan baru dalam tradisi 

megengan yang diharapkan  oleh  para  generasi  muda/orang  dewasa  adalah  

bagaimana  agar megengan ini bisa dirubah baik dalam tradisi maupun bentuknya. Artinya 

megengan tetap dilaksanakan, tetapi tradisinya tidak lagi mengumpulkan beberapa warga untuk 

kemudian membaca kalimat thayyibah (dzikir) dan setelah itu mendapatkan berkat atau 

ambengan; tetapi diganti dengan penggalangan dana, dan hasilnya digunakan untuk 

menyantuni anak yatim atau fakir miskin. Artinya, tradisi megengan yang semula berupa 

makanan itu diganti dengan uang atau lainnya dengan niat megengan dan untuk kegiatan 

sosial keagamaan, sehingga dengan demikian diharapkan unsur ke-mubadzir-an dalam tradisi 

megengan ini tidak ada lagi. Dan kelihatannya memang jauh lebih bermanfaat dibandingkan 

dengan hanya berupa makanan. Bentuk perubahan lain juga sudah pernah terjadi, yaitu 

orang yang megengan tidak lagi membuat nasi plus lauk pauknya (berkat), akan tetapi 

sudah diganti dengan 0,5 kg sampai 1 kg gula pasir atau bentuk lainnya. Bagi mereka 

yang melaksanakan demikian, tidak ada alasan lain kecuali agar lebih bermanfaat dan bisa 

dimanfaatkan. 

Hal ini sebagaimana yang diungkapkan oleh Romziatni bahwa: 

Masyarakat sekitar kita memang masih tetap melaksanakan megengan dan mereka 

cukup bersemangat (antusias). Dalam hal ini, ada beberapa orang yang melakukan 

(berniat) megengan tetapi sedekah yang diberikan tidak lagi berupa nasi lengkap 

dengan lauk pauknya, tetapi sudah diganti dengan uang atau barang, misalnya gula 

pasir. Dalam pandangan mereka yang penting adalah niatnya, dan dengan cara 

seperti ini menurut mereka lebih bermanfaat.
29

 

Pada kenyataannya, sebenarnya tradisi megengan ini tidak jauh berbeda dengan tradisi-

tradisi masyarakat Jawa pada umumnya. Hal yang membedakan dengan tradisi lainnya 

hanyalah pada waktunya saja, dimana megengan ini hanya dilaksanakan sekitar 

satu minggu diakhir bulan Sya’ban menjelang bulan Ramadhan. Sehingga dengan 

konsepsi seperti ini, maka tradisi-tradisi Jawa lainnya seperti slametan dan sebagainya yang 

tidak dilaksanakan pada akhir bulan Sya’ban, maka tidak dapat disebut sebagai megengan. 
 

29 Hasil wawancara dengan Bapak Roziatni pada tanggal 02 Januari 2024. 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

48 

 

Sisi pergeseran lainnya tampak dalam pelaksanan ziarah kubur. Pada awalnya 

pelaksanaan megengan ini sangat erat dan tidak bisa dipisahkan dengan ziarah kubur. 

Artinya orang-orang yang megengan sekaligus berziarah kubur ke makam orang tuanya 

maupun leluhurnya. Ketika ziarah kubur, mereka membaca kalimat thayyibah tahlil, 

membaca surat Yasin dan diakhiri dengan doa. Tujuannya tidak lain adalah untuk 

mendoakan orang tua dan para leluhurnya yang telah meninggal agar diampuni segala 

dosa-dosanya, diterima semua amal kebaikannya dan mendapatkan tempat yang layak 

sesuai dengan amal perbuatannya. Akan tetapi, saat ini, tradisi ziarah kubur hampir tidak 

ada lagi; orang-orang Islam yang menggunakan megengan mulai jarang berziarah ke 

kuburan. Mereka percaya bahwa mendoakan orang tua atau leluhur melalui megengan 

tidak harus dilakukan di makam; melakukannya di rumah atau di masjid atau mushalla 

sama saja, yang penting adalah niat. 

 

F. Penutup 

Pertama, tradisi megengan ini merupakan salah satu bentuk tradisi dan ritual yang 

dilaksanakan untuk memohon kepada Allah agar diberi kekuatan lahir dan batin dalam 

menghadapi dan melaksanakan puasa di bulan Ramadhan, serta untuk mengirim doa atau 

mendoakan para leluhur yang telah meninggal dunia. Slametan megengan ini sudah 

berjalan berpuluh-puluh tahun bahkan bisa jadi ratusan tahun yang kemudian menjadi 

tradisi, dan umat Islam Jawa merasa tidak memiliki alasan untuk mengubah atau 

menghilangkan tradisi ini karena tidak ada salahnya. Dalam tradisi masyarakat Islam di 

Jawa, slametan megengan dilakukan untuk menyambut datangnya bulan Ramadhan. 

Tradisi ini dilakukan oleh masyarakat Islam Jawa dengan penuh ketaatan. Tradisi 

megengan ini dilakukan pada bulan Sya’ban atau Ruwah, yaitu sekitar tanggal 20 sampai 29 

Sya’ban/Ruwah sebelum bulan Ramadhan. Dalam pelaksanaannya, tradisi megengan ini 

pada umumnya diikuti oleh semua masyarakat daerah setempat. Dalam pandangan 

mereka, tradisi megengan ini merupakan bentuk dan wujud ketaatan terhadap agama 

yang diyakininya. 

Kedua, dalam pelaksanaan megengan ini terjadi beberapa perubahan atau 

pergeseran, baik dalam waktu, tempat, volume, maupun dalam bentuknya serta tradisi 

ziarah kubur. Pertama, pergeseran waktu terjadi dari pelaksanaan megengan hanya sehari 

selama berjam-jam menjadi berhari-hari dalam hitungan menit. Kedua, pergeseran  tempat,  

dari  rumah-rumah  ke  mushalla/masjid.  Ketiga,  pergeseran volume/jumlah orang yang 

melaksanakan megengan dari semua orang dalam satu waktu menjadi beberapa orang 

dalam beberapa hari. Kempat, pergeseran bentuk/ jenis berkat dari makanan menjadi 

finansial yang diberikan kepada anak-anak yatim dan fakir miskin. Sedangkan kelima, 

dalam ziarah kubur terjadi pergeseran dari semangat kolektif (secara berjamaah) menjadi 

semangat individual. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Beatty, Andrew. 2001. Variasi Agama di Jawa: Suatu Pendekatan Antropologi. terj. 

Achmad Fedyani Saefuddin. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada. 

Connolly, Peter (ed.). 2002. Approaches to the Study of Religion, terj. Imam Khoiri, 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

49 

 

Aneka Pendekatan Studi Agama. Yogyakarta: LKiS. 

Dawson, Catherine. 2002. Practical Research Methods, Oxford United Kingdom: How to 

Books Ltd. 

Fattah, Munawir Abdul. 2006. Tradisi Orang-orang NU. Yogyakarta: Pustaka Pesantren. Geertz, 

Clifford. 1992. Kebudayaan dan Agama. Yogyakarta: Kanisius. 

Geertz, Clifford. 1986. Mojokuto. Jakarta: Grafitipress. 

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Toronto Ontario: The Free Press, Paper Black, 

The Macmillan Company. 

Koentjoroningrat. 1988. Ilmu Antropologi. Jakarta: Bharata. Koentjoroningrat. 

1984. Kebudayaan Jawa. Jakarta: P.N. Balai Pustaka. 

Moleong, Lexy J. 1998. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 

Muhaimin. 2001. Islam dalam Bingkai Budaya Lokal Potret dari Cirebon. Jakarta: PT. Logos 

Wacana Ilmu. 

Pals, Daniel L. 2001. Seven Theories of Religion. terj. Inyiak Ridwan Muzir, 

Dekonstruksi Kebenaran Kritik Tujuh Teori Agama. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Qadhi, A. Ahmad. 1992. Nur Muhammad, Menyingkap Asal-usul Kejadian Makhluk. 

Bandung: Al-Husaini. 

Rippin, A. 1990. Muslims: Their Religious Beliefs and Practices. vol. 1, London: Routledge. 

Subagya, Rachmat. 1981 Agama Asli Indonesia. Jakarta: Sinar Harapan dan Yayasan Cipta 

Loka Caraka. 

Suparlan, Parsudi. 1998. “Penelitian Agama Islam: Tinjauan Disiplin Antropologi”, dalam 

Mastuhu dan M. Deden Ridwan, Tradisi Baru Penelitian Agama Islam: Tinjauan 

Antar-Disiplin Ilmu. Bandung: Penerbit Nuansa bekerjasama dengan Pusjarlit 

Woodward, Mark R. 1988. “The Slametan: Textual Knowledge and Ritual Performance in Central 

Javanese Islam” dalam History of Religions. 

Interview 

Wawancara dengan Bapak Yasmarudin (Tokoh masyarakat) 

Wawancara dengan Bapak Romziatni (Mudin/Sesepuh desa)  

 



ABDI AKOMMEDIA : JURNAL PENGABDIAN MASYARAKAT 

E-ISSN: 3025-8103 

Vol.3, No.4, Desember 2025 
 

50 

 

 


	A. Pendahuluan
	B. Metode Penelitian
	C. Kerangka Teori
	F. Penutup
	DAFTAR PUSTAKA
	Interview


